# ELibro Theologi Eximii,

## THOMÆ JACKSONI,

To Mangeire ;

Cui TITULUS,

A

# TREATISE

OF THE

#### DIVINE ESSENCE

AND

# ATTRIBUTES.

Hareli VORSTIAN E Oppolitam Eluci-

Tamordoln Kalannaldo dura (Ges) povov 'H 'Alleipi'A GREG. NAZIANZ. Orat. 38.

Materies, Qui FINES AR ET Qui Prasidet Omni Materies, Qui FINES AR ET Qui Prasidet Omni Mastera, Qui Cunsta simul Consider, & imples. PRUDENTIES Contra Symm.L.1.

Impense Authoris, CIODCLXXII.

TIAZIN, 'EMOI' AE' MA'AIZTA-



Viris admodum Reverendis, Sacrosanca Theologia Professoribus REGIIS in Utraque Academia oxon. & Cantabrig.

### EDMUNDUS ELYSIUS,

Ecclesiæ Anglicanæ Filius Obsequentissimus S. P. D.

Agna res agitur, Viri Clarissimi, & Vestra sanè magis, quàm Mea; nam Vobis potiùs, quàm Mibi incumbit Veritatis CATHOLICÆ Defensio Scholastica. Sextus jam decurrit Annus,

nus, ex quo in lucem prodiit Tractatus cui Titulus Tentamina Physico-Theologica De DEO: Sive Theologia Scholastica Ad Normam Novæ, & Reformatæ Philolophiæ Concinnata. In isto Tractatu plurima occurrunt Fastuoso Titulo maxime Congrua, Nova scilicet, & in Scholis Theologicis Inaudita. Sic Spernit Ifte, Novæ Theologiæ Artifex, Sanam, ac CATHOLICAM Tremende DEI OPT. MAX. IN-FINITATIS Notionem Vosne, inquit, quid sit Infinitum intelligitis? quam facili negotio

negotio innumera problemata de Infinito quovis proferre liceret, quæ, in quamcunque partem versemini, variis vos implicarent Contradictionum plexibus? sed inpræsentiarum modo evolvite Quomodo Deus si Infinitus sit entitatem cum quoquam alio participare potuit; [Vab! Participare!] nempe perfectio Infinita omnem aliam, qualiscumque tandem illa sit, excludat necesse est, quippe aliàs reperiretur perfectio extra Infinitam perfectionem; si igitur, &c. Cum æternum, immensum, summè A 4 potenpotentem, summe scientem prædicatis, solummodo verba ab aliis accepta datis, de rebus non quas intelligitis, sed quas non intelligitis garrientes. L.1.C.5. Cum Dei Essentiam (inquit L.2.C.5.) esse omni modo Simplicem contenditur, velim ut uberiùs demonstretur omnimodam Simplicitatem perfectionem absolutam censendam esse, &c. Ita pariter cum contenditur Deum Ubique per Immensitatem adesse, in primis astruendum est Interminatam Essentiæ diffusionem plus Perfectionis inferre, quam Terminatam:

natam: Quasi verò non Omnibus CHRISTIANIS Hoc liquido constaret, Interminatam Essentiæ diffusionem plus Perfectionis inferre, quam Terminatam: Præcox Istius Ingenium Epistolis bisce Annexis Breviter perstrinxi. Longis Ambagibus utuntur Sophistæ, ut Vi Verborum Attrabant Assensum, cum nequeant Ratione Instruere Intellectum. Norunt etiam quam Congrua sint Populo (nempe UNIUS PULCHRI INFI-NITI Ignaro"AKO EMA'TE ΠΟΛΛΑ ΤΕ. Placet Mibi Res Arduas, & Explicatu Dif-

Difficiles Succincto admodum Sermone Ostendere, ut nullum Legentis Memoriæ negotium facessant Verba, quibus substrata Materia Intellectui tantum facessit. Ingeniosissimum, Do-Etissimum, Sanctissimumque Virum, CYPRIANUM Ducem sequor: Legentibus (inquit) Brevitas hujusmodi plurimum prodest, dum non Intelledum legentis, & Sensum liber longior spargit, sed subtiliore compendio, id quod legitur, tenax Memoria cu-Stodit

Hec tantum Vos Oratos ve-

lim, ut Precibus Vestris DE-UM Mihi Propitium reddere CHARITATIS Spiritu Afflati studeatis. Adversarium Nullum Metno: Patronum Nullum Invoco, nifi OPTIMUM MAXIMUM. Adeo Mibi constat Vere CATHOLICAM esse banc Sententiam (nec Argutulam Metaphysicorum Notiunculam, sed summi Momenti Veritatem) DEUM ESSE UNUM SIMPLICI-TER INFINITUM, Ut in Ejus Defensionem non solum minime Pigeat aliquantulum Atramenti effundere, sed sed omnem Sanguinem effundendum exhibere, Vitam ipsam proijcere, me plurimum fuvaret. Opto Vos, Colendissimi Viri, semper benè Valere.

Quæstione



Uæstione ista Formaliter Proposita Az inter Nibil, & Aliquid detur Medium. Pauci admodum in Scholis Respondentes partem Affirmativam eligerent quod fi quispiam, fic facile occurreret Oppofitio: Unumquodque Medium inter Duo vel Utrumque Extremorum Participat (ut Tepidum nee Calidum est, nec Frigidum, fed utriufque Mistura) vel Medium est Abnegationis, nempe cui Neutrum competit. Sic Lapis, quanquam non off Cacus, tamen Videre nequit, ideoque Medium est Abnegationis inter Visum, & Cacitatem. Quod Non est, utpote Nihil, Nullam omnino potest Essentiam Alicui communicare; Ergo impossibile est ut sit Medium Participationis inter Nihil, & Alignid. Quodcunque proponimus Vocabulum, fi nullum Entitatis libi respondentis gradum, seu portionem habeat, recte dicitur. Hoc plane Nihil eft. At hujufmodi Rationes, quanquam in Dispurationibus nostris de Prædicamentalibus, & Numerabilibus Essentiis firmz funt, ac stabiles; ESSENTIA camen INFI-NITA recufat intra hos Terminos venire. Estne HIC igitur Medium quid inter Aliquid & Nibil? Excellentia potius Transcendens, adeo ut nequeat comprehendi sub Alicujus, vel Ullius Vocabulo ; nam hoc effet Illam facere partem Entitaris

tatis Numerabilem. Contra autem, id ipsum aperte Testaremur, quod Dixit Insipiens in Corde suo, si judicaremus Illum sub Altero Extremo comprehendi. Aquipollent hac Dica, aquè falfa, & pariter Blasphema, Non est DEUS, & DEUS Falsitati corum plene contradicentes. est Nibil. Blasphemia directe opponentes Dicemus, & Co. gitabimus DEUS est UNUM, sed tamen non Unum Aliquid. Atque etiam li Illum Afferimus OMNE effe, hoc ipfum Intelligi volumus; Ille ofe Pluseft, quam OMNIA, live Res omnes. Latinum illud, Ens, quod Universaliter sumptum Anglicano re Cbery Ebing, live Any Thing directe respondet, faciem Concreti habet. Et cujusque Concrets Denominatio sumitur ab illa Natura, cujus est Particeps; quæ tamen Natura, eo quod Simplex fit, Pura, & Perfecta. idem Nomen, quod Aliis tribuit, ipla respuit. Nil recte Denominatur Calidum, vel Album, nisi à Participatione Caloris, vel Albedinis; Calorem tamen Calidum, yel Albedinem Albana vocare loquendi forma est tam impropria, & incongrua, quam Regiam Majestatem Curia alicujus Indiciaria Præsidis, vel cujuscunque Virorum Nobilium Titulo inlignire, qui scilicet à Suprema Majestate dependet. Calor itaque illud eft, à quo Res Denominantur, nt per ejus Participationem Sunt, Calida; Albedo, illud, à cujus Participatione Denominantur Res Hujusmodi erit Sermo noster de DEO si Verba Majestati Ejus optime aptata proferre volumus, nempe Illum non effe Unum Aliquid, fed

n

q

iş

60

li

te

In

F

ne

fir

10

ul

H

de

m

qu

sed potius UNUM, à Cujus Purissima, & Simplicistima Essentia Singula Dicuntur id esse. quod Sunt. Effe Hominem Unum Aliquid, & Alind, Terram; Dici quamcunque Rem id effe. quod Eft Participationem implicat Ejus Effentie, Cujus Nomen Proprium est SUM (Ex.3.14.) Cujus Essentia vel ipsa Quintessentia est, Plenitudo Incomprehensibilis, & Simpliciter Infinita Eim, fine Quo nec Affirmare quicquam. nec Negare possumus de Eo, Quod to Elvas est, Fundamentum Unicum uniuscujusque eorum, que Separatim, seu Distincte Nominari possunt. Vinculum Unicum eorum omnium, quæ Confæderari, seu Concatenari possunt: Dicamus igitur non tantum Illum Effe UNUM, sed Illum SOLUM ESSE: Atque etiam uniuscujusque corum, quibus hunc Titulum, Eft, Impertire licet, Totalitatem, ac Perfectionem Eminenter in Illo contineri. Sunt Angeli, & Spiritus Immortales, fed non funt ipfa Essentia, hoc est, File fuum habent per Effentiæ Ejus Participationem, Qui SOLUS EST, Qui SOLUS Omnia Comprehendit.

De Maximo, quem Ille Creavit, Angelo, sive de Intelligentia Nobilissima, quam Philosophi Imaginati sunt, si nobis adesset, vel si ubi est cognoscere possemus; Dicere liceret, Hic Angelus, vel Illa Intelligentia; seu loqui de Hoc, vel Illa, ut de Parte inversi hujus Numerabili, quanquam Principali. Nam quanquam Illius Natura sit Nostra multo Perfectior; & Ille secundum Natura sua Perfectionem

Socils

Sociis Angelis multo Excellentior : Ejus tamen Perfectiones certis Finibus continentur, quei bene conveniunt Demonstrativa illa, : Hic. Istic. &c. Ille nec Specificam Natura Noftra Perfectioneni, nec Sociorum Numericam intra Perfectionis suæ Terminos includit. In Genere fuo itaque Ille est Perfectissimus, non tamen el Ille ipfa Perfectio quam Habet in Seipfo, fed Ejus Receptaculum; Si verò Perfectionem folummodo in Seipso Habeat, cum Ipse non it Perfectio, Quid Habet, quod non Accepit ? Quic. quid Habet, constat sane, ut ab ipsa sit Perfectione Participatum, five Acceptum, Atque Ejus Acceptarum Perfectionum Una nec proprie eft Altera, nec est Aliqua earum, nec Omnes simul Idipfum, Quod Ipfe eft. Potentia Ejus non eft idipfum, quod Sapientia; Sapientia Ejus non eft Bonitas, nec Bonitas, Vita. Diabolus, atque Angeli Ejus Vitam habent, quanquam amiferunt Bonitatem fuam ; & illorum Facultas Agendi minor est Ingenio, quo Pessima Machinamur, Optimus, Sapientissimus Spirituum illorum, qui in Statu suo permanebant, haud Potis est per meran fuam Potentiam vel Effentiam dare iis, que non Sunt, vel Creaturis Inanimatis Vitam : nec possit Sapientia Creaturis Viventibus Sapientiam inspirare; nec Fons est Bonicas Ejus, unde Derivetur Gratia (seu Nature Divina Participatio) in Animum Humanum. Quando autem fic loquimur, DEUS EST UNUM, vel DEUS SOLUS EST, In Unitate hac Invisibili Maltiplicitatem Omnem includimus. Nec postumus paucioribus

paucioribus verbis de Illo plus eloqui, quam hisce eloquitus est SENECA; Est Totum Quod vides, & Totum Quod non vides: Quod Anglice sic explicat Author Noster: Be is the Austoluts Totality of All, and Every Part of Being, or Persenton, which we see in things Allible, or

conceibe in fabetances Inbifible.

at de la

lş

al A

D

Hujusmodi Analogia, qua dicimus Statuam, five Imaginem, quanquam Veram ac Vivam effe, Hominem non Verum, Dicere, & Cogitare debemus nullam Creaturam (quarum Excellentissima nil Aliud est nisi DEI Imago, Essentia Ejus omnino non Alia, quam Participata) Vere ESSE. Maximum earum Decus est Veras este VERÆ ESSENTIÆ Umbras. Aut etiam, ut Theologis usitatum est CHRISTUM Appellare Verum Samuelem, Ipfum Davidem, Solomenem non Figurativum, Unicum Sampsonem: non quia Illorum in Terris Degentium Historias nil aliud effe nisi Ficta Boni Exempli gratia Legenda exillimant, (seu tales Viros nunquam revera Fuiffe) fed quia Protypi existebant Unius semetiplis multo Excellentioris, in Quo erat Id ipsum Vere, & Plene Exhibitum, Quod in Illis folummodo Præfiguratum erat. Sic Dicimus DEUS Solus Eft, quia In Illo est Ejus Essentia Totalitas, & Plenitudo, cujus Repræsentatio eit in Createris suis. Hæc omnia includuntur in fingulis iffis Sacræ Scripturæ logis, ubi Ille he Loquitur de Seipso: Ego sum fehovah, & nullus est prater me Servator.

"Hie Author Noster, Vir omni Literarum
B "genere

" genere Ornatissimus Egregia quædam profert de Placitis Stoicorum, & Plotini, iplius de. rique Clarissimi Platonis, quæ tamen hanc ob causam omittenda esse censui, ne forsan Ar. gutulus Sophista ansam inde arripiat ad In. utilem Disputationem Provocandi. Parme-indis tamen, & Aristotelis Dissentionem ab Illo conscriptam præterire haud æquum esse videtur.

ti

N

21

h

re

90

E

nu

Dr

fer

mi

mo

Ta

SI

ce

u

Sey

Parmenides (inquit) qui Platonem ipsum Antiquitate longe præcedit, minime negavit (niff Simplicius Aristotelicus nobis imponit) Distincti. onem omnem, aut Numericam, aut Specificam, aut Genericam inter Partes Visibiles, vel Intelligibiles Universi hujus. Cujus Divisionis Membro quocunque concesso necessario sequeretur Multitudo, & Divilio. At Quotcunque, vel Quantacunque erant Partes Multitudinis, fecundum Ejus fententiam Vere non Erant, nempe Illius UNITATIS respectu, unde ipsæ dux. erunt Originem. Hzc Troum Philosophi Sagacissimi, OMNIA UNUM SUNT, (in quem incidens Aristoreles, dum Novam suam ingreditur Philosophiam, in primo limine titubavit ) Axioma erat Verè Theologicum. Idipfum Parmenides, quod Plato, Isbi voluit (forfan & melius) quanquam Animi sui sententiam more Poetico explicavit, sic quidem magis obnoxiam Pravo (Audientis, vel Legentis) Conceptui, fed tamen fi Rite Concipiatur, Admirationi Excitandæ magis Aptatam. Verba ipsa haud invita exhibent hunc Senfum: Multitudo Vifibilium

fibilium nil aliud est nisi Multiplicata UNIUS Invisibilis, & Independentis Umbra : Sensibilia, seu per Imaginationem Numerabilia nil sunt aliud niti Diftincta Incomprehensibilis Eins Ellentiæ Repræsentationes, Qui Est UNUM; non ut Unum est Pars Multitudinis, Verissime tamen UNUM, quia Indivilibile, & omnino non Multiplicabile, nempe; Cui Nihil Deest, Qui Perfectissinie Id.Omne Possidet, Quod per Multiplicationem potest Accedere: Verissime U-NUM, quia Ille Solus Eft, atque Ejus Effentiæ Nihil Addi, Nihil Detrahi Poteft, per Effentiarum Accessionem, vel Diminutionem Aliarum. Vel, ut forsan Sensit Parmenides, Sic Ille EST, Ut li Omnia Numerabilia illam, quam habent. Essenciam perdiderint, sive in Nihilum redigerentur, in illo iterum recuperari possent illa Omnia, & Statui suo pristino, secundum Jobi restitutionem, restitut, fine ulla Supremæ Eins Essentia Diminucione. Nam Quicquid nunc Eft, antea Fuit, vel Potest Existere præter Illum, Excellentiorem Essendi Rationen habet in Aterna . & Infinita Eine Effentia Servatam, quam Custodiæ inæ Tuto committi posiit.

Fælix Aristoteles suisset, nec parva nobis emolumenta accessissent, si suum Magni Ingenis
Talentum impendisset in Explicandum issum
Sapientiæ Thesaurum Infinitum, unde issud Acteperat; seu Dies suos potius consumpsisset in
UNIUS Contemplatione, à Quo Omnia quæ
Stylo suo adornavit, duxerunt Originem, quam

in Distinctis Earum Naturis, & Perfectionibus Enarrandis, Relationibus interim, seu Dependentiis Essentialibus, quas ab Illo (UNO) Acceperant, minime Notatis; nisi Vir ille plane Admirabilis in corum numero fuiffet, 'qui 'ut loquitur Apostolus) Inanes facti sunt in Cogitationibus fuis, clariffime perspexisset Definitionem, seu Descriptionem suam talis Infinitatis, qualem Ille Imaginatus est in Divitibilitate Magnitudinis, vel in Temporis Successione, nil aliud fuisse, quam (ut Plato loquitur de ipfo Tempore) Mobilem Veræ, ac Solidæ IN-FINITATIS Imaginem, Cujus Definitionem, ab Aliis quidem recte Affignatam, fastuose Hic respuit ; vel talem habuit Ejusdem Imaginemin Cerebro suo fluitantem, qualem in Fluvio rapidissimo à Sole, vel Syderibus impressam cernimus. Definitio Perfecta est Toti Definiti Natura, seu ipli Definito Absolute Considerato non minus Aptata, quam Cortex Arbori, vel aliæ Superficies Visibiles iis, quæ Ambiunt, Corporibus: Haud fatis est Proprietates Eins quasdam, seu Ramos Particulares exprimere, multo minns Relationes, seu Considerationes. Quakione igitur Absolute proposita; Quidest Infinitum? Responsio Definitiva, & Satisfactorii talis effe debet, quæ apta nata eft explicant non Naturam Infiniti folummodò in Successione, vel in Divilione, non hoc, vel illo Respecta, vel secundum Abstractionem quandam, seu Considerationem Particularem; sed INFINITI SIMPLICITER, & Absolute Considerati Na ruram.

I

1

V

10

5

.

Ĉ

.

.

le

١,

10

io

r-

iti

03

rel

t,

us

e,

es.

est

111

are

ne,

tu,

10-

TI

11-

m.

turam. Illud folummodo Simpliciter, & Proprie Infinitum est, Quod non secundum unum aliquem Infiniti Conceptum seu Modum Infinitum eft, sed Quod ir vo ESSE Infinitum Eft. De Hoc INFINITO Antiqui loquuti funt, Dicentes Infinitum est Extra grod Nibil est. Nam ut Infinitum in Longitudine Longitudinem Omnem includit, & Infinitum in Solidis Magnis Dimentiones Omnes; fic & To ESSE INFI-TUM Esentiam Omnem Possibilem includit; atque impossibile est Rem ullam Esle Extra I D IPSUM, in quo Essentia Omnis Possibilis continetur. Sic Ethnici illi Antiqui Palpabant, & Querebant, & quodammodo Inveniebant DO-MINUM Illum, sub Notione UNIUS, & IN-FINITI, in quo (ut loquitur Apostolus) Vivimus, & Movemur, & Sumus. (Act. 17. 28.) Hac Verba Interpretationem istam facile caplunt, quæ necessario includitur in laudata illa Antiquorum Definitione INFINITI & 76 " Impossibile est Rem ullam Viventem "Vitam habere, Rem ullam Mobilem Moveri, "Vitam ipsam, vel Motum aliquantilum Es-" fenriæ gradum habere, nisi Solum in Illo, "Qui Solus Eft, nam ibidem v. 25. dicit idem " Apoltolus, Ipse dat Omnibus Vitam, & Hali-"tum, & Omnia: nempe vel ipsa Primordia, Primos, & Ultimos talis, quam habent, Efsentia Gradus. Itaque à Veritate longe aberrat Aristoteles , Dicens Infinitum eft Extra qued semper Aliquid eft. Constar tamen non Negalle Aristotelem Definitionem, seu Descriptionem nem ab Antiquis Assignatam Veram esse, ac Perfectam Absolute, seu à to ESSE INFINITI Desinitionem. Quænam igitur Ipsi erat ab Illis Dissentiendo ratio? Aut quia non Agnovit Esse UNUM SIMPLICITER, seu à to ESSE INFINITUM, ut Antiqui Crediderunt: aut quia suspicatus est Credidisse Illos Mundum hunc Visibilem, sive aliquam Magnitudinem Corpoream Actu, & Absolute esse Infinitam, sic ut præsert laudata Definitio. Quod ad Alterum Infinitum spectat, Quicquid Senserum Antiqui Philosophi Nos certe CHR ST ANI Dognati Aristotelico Contrarium non Sentimus: nam Magnitudinem Corpoream esse Adu Infinitam pernegamus.

#### Pf.1. 94. 8, 9, 10.

Animadvertite, ô brut simi in populo: & stultissimi, quando intelligentes eritis?

An plantator auris, an non audiat? aut formator oculi an non intueatur?

An castigator gentium, an non reprehendat ? qui docet bomines scientiam, an non agnosceret?

Ut Dicimus Illum Solum Esse, atque Omnia Numerabilia nil esse aliud, niti Ejus Essentiæ Umbras; sic etiam asserere debemus Auditum, Visum, & Rationem in Illo Esse secundum Idê.a, seu Persectiones eorum, non secundum illas eorum Umbras, sive Essigies Impersectas, quæ Animalibus Intellectivis, & Sensitivis communicata Distingunas Distinguunt illa 2 Creaturis Vegetativis, atque Inanimatis, quarum Perfectiones etiam In illo Sunt.

Ė

It

m

m

11

I

l<sub>B</sub>

m,

tor

7Xi

11-

m.

Vi-

(cu

um

11-

231

300

In Illo Esse Omnia, sive Persectiones corum nil aliud est nisi Posse Illum Solum eadem producere fine ullo Semine, seu Materia Præexiftenti. Omnia non folum Existentia, sed etiam Possibilia, in Sapientia Illius Sunt, ut in Cerebro Architecti Ædificium: Omnia etiam in Sapientia Illius, ut Robur, & Vis qua Movemus Membra nostra in Nervis nostris, seu Facultate Motiva. Hanc ob rationem Omnium Perfectiones in Illo Effe Vere Dicuntur, quod Quicquid Eft, vel Fieri potest per Eripyar, feu Virtutem corum, Ille Solus fine Iplis Facere Potest. Posset Ille Pecora omnia Pascere sine Gramine, Morbum omnem sine Herbis, Metallis, vel alia quacunque Materia Medicinali Sanare, nempe Solo VERBO Suo, non Spiratione, nec ulla Motione alia Prolato, nec ab Ipfa Vita fua, five Effentia Diitincto. Ille VITA Ipfa Eft; nec Suftentatur Illius Vita [ feu VITA, Quæ Ille Ipfe Eft ] per aliquam Massam Corpoream, seu Naturam Przexistentem, nec Sensu, ut Nostra, Vestitur : Sensus enim, ed quod effe nequit fine Organo Corporeo Notitiæ quoddam genus Imperfectum eft. Dolorem Ille, ut Nos, Sentire nequit, quippe qui tendit ad Perniciem, Imperfectionis Periodum : Dolorem tamen quemounque Potest Sensibile, seu Materiale Objectum nobis infligere, Ille Solus Porest (fine quo-

quocunque Alio) alciori gradu eundem infligere. Doloris etiam mensuram, quam Sensu Nos Percipimus, multo melius fine Sensu Ille Cognoscit. Quando autem in Illo Esse Omnia Afferimus, secundum Rationem Excellentiorem, quam in Seiplis Sunt, vel Effe Poffunt : Absit ut Cogitemus Excellentiarum In Esfentia Eins Mulciudinem; seu Diversitatem Variis Rerum Creatgrum Naturis Respondentem : Ablit ut Imaginemur unam Excellentiam Corporibus E. lementaribus Respondentem, alteram Mixtis, tertiam Vegetativis, quartam Sensibns, &c. Si Plato ille hoc fibi voluit , Totidem Effe Diftinctes Ideas ab Æterno Existentes sive in CAUSA PRIMA five Extra Illum, quot funt Substantiæ Specifice Diftinctæ, Animi Ejus fententiam nec Sequi, nec ullatenus Approbare debet quicunque se Christianum effe Profitetur. In Hisce Omnibus Excellentia Divina, ut Facies Una in Multis Speculis Varie Formatis, Varie Repræsentatur, Magis Vere in Se Una Existens, quam ulla Esfentia, seu Entitas Alia, quam Unam vocamus, quam ullum Rerum Compositarum Vinculum Unitivum. Ex Rebus Creatis ha magis, illæ minus Illum Nobis pro Modulo Nodro Cognoscendum exhibent; Minima, Vilissima earum Illi aliquatenus Similis est; non Omnium Creaturarum Excellentissima, non omnium Cujusque Perfectionum Illius zuram tam plene Repræsentare eft, quam Simiæ Umbra Repræsentat Corpus Humanum. Quod ad Quæltionem istam spectar, An Illest

Una

Una Perfectio, vel Omnes Perfectiones? Quanquam qui Dicit DEUS Eft Omnes Perfectiones, Nullam excipit, includit tamen folummedo Perfectiones Numerabiles , & Participatas : Atque hoc Dicere, Ille Est solummodo Una Perfectio, implicat folummodo Perfectionem Limitatam, atque adeo Perfectionem Acceptain, non Inde-Vel hoc concesso, Esse Medipendentem. um quid inter Omnes, vel Aliquas Perfectiones, & Unam Perfectionem, quod recte quidem per Omnem Perfectionem Exprimi poteft ; Qui tamen fic effet loquutus DEUS Eft Perfectionis Universalis, seu Totalitas, hanc maxime oportet accuratius Distinguere de Univer alitate, & Totalitate, Univer fali ante rem Definitionem exquilitiorem adhibere, quam Platonici folent ; ut fententiam fuam vindicet à suspitione talis Universalitatis, seu Totalitatis, quæ ab Aggregatione Partium emergens Ultra Partes suas omnes non Extenditur. Nam quod. cunque Aliud Universale seu Torum Partes omnes fimul fumptas non Excedit; cum ESSEN-TIA DIVINA Effentias Omnes Particulares, seu Persectiones Possibiles Infinite Excederet. licet Numero essent Infinita. HAC Est igitur (li liber cuiquam lic dicere) Ea Totalicas, five Universalicas, quæ Augeri nequit, multo minus Componi per Multiplicationem cujuscunque Alius Perfectionis, licet Affurgentis In Infinitum; nec Diminui, seu Exhauriri potest per Multiplicitatem, seu Particularium [ Perfectionum] ab Ea derivitarum Divilionem. At verò live

sive Insinicam Ejus Essentiam in Se consideremus, sive, ut Omnia Possibilia Eminenter continet; in utroque Respectu Incomprehensibilitat Ejus se plenius Intellectui Insinuat (Exprimi non potest) per Voces Indefinitas, quam per Additionem Terminorum Definitivorum, Sin-

gularitatis, Universalitatis, Tatalitatis.

Pluralitatem omnem, non folum Idealing Perfectionum Rerum Numerabilium, seu Creatarum Naturis Respondentium, sed etiam Internarum Perfectionum, quarum Ticuli Distincti necessario pariunt in nobis Conceptuum Pluralitatem ; Excludendam effe à Vera, Orthodoxa. Intellectuali Interminabilis Effentiz Apprehensione, hinc liquer, Quod ILLE nec Principium habet, nec Finem, nec Causam Efsendi, nec Dependentiam: Imaginari non possumus, vel saltem ab Intellectu Nostro corrigendæ funt Imaginationes, fi quid hujufmodi innuere videantur, Potentiam Ejus, quafi Caudi. cem, Sapientiam, Bonitatem, & alia hujusmodi Attributa, quali Ramos ab Effentia Ejus, tanquam à Radice, Affurgentes. Nam li Effentia Eins Sit Absolute Independens, Absolute Eft Interminabilis; Itaque quid impedit, quo minus Sit Vita, Potentia, Sapientia, Bonitas; quo minus INFINITE Sit, Quicquid Id Eft, Quodcunque hibet Essentiam ? Qui Artributorum Unum Id Effe Affirmat, Quod Alterum Non Eft, vel Essentiam Divinam Negat Effe Identice Idipfun , Quod Omnia Illa Sunt, tam Attributa, quam Iplam Effentiam Fines quoidam, feu re-

n-

tas

mi

er

N-

(M)

4-

y-

1-

m

.

2

C

feu Terminos habere concedat necesse eft. Si Potentia in DEO Effentiam habeat à Sapientia Diftinctam , & Sapientia Alteram Effentiam à Bonicate Diftinctam, Unum horum Attributorum Tantum abest ut Essentiam Infinitam habeat Quantum Alterum habet Propriz Effentie ab Eo Diffincta, & omnino non Aliter possunt esse Infinita, nisi fecundum Quid, & in suo Genere. Arque etiam quod fi Ulla eorum Sint Id, Quod Effentia Identice Non eft, Effentia Infinita effe non poreft, quia Sapientia, Potentia, &c. sentias habent ab Ed Distinctas. Atque illa, quo propins accedunt (live Separatim, five Conantim) ad naturam Verz Infinitatis, eo magis Nudam , & Impotentem Matrem-Effentiam relinquunt, nempe hoc concesto, Effentiam,& Illa ita Distingui, ut Parentes, & Liberos, vel ut Radicem, & Ramos: nam cui usui esfer Impotens Effentia? num hos Infinitatis Ramos sustentare? hoc facere non posset sine Potentia Infinita. Atque illi Rami, fi Radice, seu Sustentaculo indigeant, Essentiam Necessario Dependentem, seu Finitam habent.

Per Descriptionem INFINITI prædictam [Infinitum Est Extra Quod Nihil Est] planè constat Quòd, nisi Omnem Potentism, Omnem Sapientiam, Omnem Bonitatem, OMNE denique Quod Vere Est ESSENTIA DIVINA contineret Illi non competeret ni ESSE ABSOLUTE INFINITUM. Quod Interminabile Est, Huic non competit Divisio, nec Differentia Numerica: Nam

Nam ubicunque recte dicitur Hoc Unum eft, & Illud Alterum, vel Hoc est, non est Illud, u. trumque Fines Distinctos habet. At vero cum Imaginatio, seu Phantasia Nostra sit Divisibilis, & Purissimi Nostri Intellectuales INFINITI Conceptus, Finiti; Cogitare non poslumus de DEO, ut Potentiam, Sapientiam, & Esfentiam Infinitam habente; quin necesse sie Concepeum Potentia formare ab ipfo Esfentie Conceptu Di-Stinctum ; & Sapientie Conceptum ab utrifque Distinctum. Atque Hæc in Nobis Pluralitas Conceptuum non raro quidem Pluralitatis Conceptum parit inter Ejus Effentiam, & Attributa, nife Intellectus Noster Corrigendæ Phantasia strenue incumbit, per hanc sequentem, vel aliam bujusmodi Notam Veritatem Philosophicam. Incorporeas Substantias nisi ("Aua Darfa (wan) cum alicujus Forma Corporea Imaginatione, Contemplari non possumus, & tamen pernegat Intellectus has similes effe earundem Specielus, sive Picturis per Phantasiam sibi exhibitis: sic etiam in hoc casu non obstante Imperfectorum Conceptuum Nostrorum Pluralitate, seu Perfectionum in Imaginatione Nostra Multiplicieate, dum OPTIMUM MAXIMUM Contemplamur; firmiter Credere, & animitus Agnof. cere debemus Illum INFINITE ESSE Idipfum, Quod Suggerunt Omnes ha Distincta Reprasentationes : non sane per Compositionem, feu Misturam Perfectionum Distincte Infinitarum, sed per Essentie Independentis, & Interminabilis Unitatem Indivisibilem. Atque ut Infallibile

est in Physiologia Axioma : Vis Unita Fortion : sic Extracti ejusdem Metaphysici Veritas in Theo-

logià clarius Elucefcit.

å

4-

Q

ŝ

le

74

n

e

18

.

G

e

Ab hac Fundamentali Veritate de Absoluta DEI Infinitate per Unitatem Indivisibilem, hæc facile inferre possumus : Ille Potens Est Supra Omnem Potentie Infinite Conceptum in Eadem Effentia cum Sapientia radicatæ, omniumque Illius Fruduum participis, sed non Identice Ejusdem cum Illa. Ille Sapiens Est Supra Omnem Sapientia Infinite Conceptum, licet confaderata, seu concatenatæ cum Potentia Infinita, vel cum reliquis Perfectionibus, Vinculo quocunque Alio præter Absolutam Identitatem. Ille etiam Bonus Est Supra Omnem Bonitatis Infinita Conceptum, licet Indissolubili Vinculo concatenatæ cum reliquis Omnibus Perfectionibus, Que Concipi possunt, si modo non Concipiantur (ut Credere debemus Has iplas In Illo Este) ut Nomine tantum, seu Conceptu Humano Distinctæ, sed in Naturæ, & Effentiæ Unitate, & Identitate Indivisibiliter cum Illa Convenientes. Ejus denique Majestatis Immensitas, & Infinitas Durationis, Effentiæ Ejus, & Attributis Omnibus communis, Omnem Successionis, vel Extenfionis, Conceptum Infinite Superant, Cujus (Successionis, vel Extensionis) Partes nec cum semeripsis, nec cum Toto Actualiter, & Indivisibiliter Eædem esse poslunt.

Hic est Immensus Admirationis Profundæ Oceanus, in Quo sanè Concemplativis Ingeniis summa Voluptate persusis Natare licet, sed in Quem Altius sese immergere non possunt sine Magno Periculo: Secundum Rationem Prassantiorem Uniuscujusque Excellentiarum. & Persectionum, quæ Concipi possunt, Toralitate in Unitate Indivisibili contineri, quam si Naturæ earum, quas Communiter tenent, Seperatim essent dispositæ, absque ullis Terminis, præscriptis præter Insinitates Generi cuique

Proprias !

At vero cum Imaginationes Noftræ Appre. hensionem Magnitudinis magis Sensibilem habeant sub Totalicatis, five Infinitatis Divisibilis Notione, explicatæ, quam fub Unitaitis Irdivisibilis Conceptu : Et cum quodlibet Totum multo Majus effe videatur in Partes resolutum (ut Mille Passus per Terram, cujus singulæ Partes, feu Portiones minores Oculis Nostris fese offerunt, spatium multo Longius esse videtur, quam Bis Mille per Mare, cujus Æqua Superficies Distinctam Partium Repræsentationem. live Objecti Visibilis Diversitatem non præbet) Operæ pretium erit Principales quosdam Efsemia, seu Perfectionis Ramos explicare, quorum Infinitatem, feu Totalitatem ESSENTIA IN. FINITA UNITAS Eminenter in fe continet. His enim per Imaginationem in Series suas ritè dispositis, quali totidem Numeris in Tabula Additioni præparatis, The Unbertranding mar with Admiration guels at the Broom, C. 4. quo tandem Afforgent conjecturam Admiratione absorptam agitet Intellectus, Arithmetico similis, qui in Progressione Geometrica, co usque Procefferat.

esserat, ut Summam ultimam, seu completam sumerare non posset, Agnoscit tamen Proressum in Natura Finem, seu Terminum nulum admittere. Vel quanquam Addendo, & sultiplicando Persectiones Possemus in Insinitum rocedere, usque tamen concedendum esset mellectui Regulæ prædicæ usum adhibere, Vis unia Fortior: vel Dogma Platonicum de Vi Unitatis Masculina Pluralitatis Impotentiæ Fæmininæ respectu, agnoscere oporteret hac in resotius, quam in quâcunque alia Verum ac Orthodoxum esse.

Patii Mathematici, vel Metaphylici Conceptus deo Annexus est Temporis, & Loci Phylici maginationi, ut quanquam cam Ratio, quam S. mitters demonstrat Mundum effe quoad Phycam Magnitudinem, Finitum; cohiberi tamen equic Phantasia ab Excursu in Imaginariam Diantiam Localem Ultra Superficiem Visibilis ujus Opificii Divini Ultiniam, imo Ultra Com Colorum. Philosophus, qui Locum, seu Distanciam Localem intra Sphæram Ultimam ontineri putavit, recte quidem fecundum eanen sententiam Successionis, seu Temporis Terinstionem, seu Circumscriptionem conces. flet; cui tamen Imaginatio, seu Phantasia haud cilè se Accommodabir. Nam quanquam Intel-My Noster Eorum , qui Temporis Principium effe

effe pernegant, Errorem reijciat, nutrit fame Phantasia Imaginariam Successivam Duratione Ante Mundum hunc Vilibilem Creatum mult Longiorem, quam adhuc infe (Mundus) per duravit. Et (quod Admiratione dignum vide tur) Ingenia quædam Scholastica, Hanc Pro. fundstatem Inspiciendo bujusmodi Vertigin correpta funt, ut Ipsum DEUM Opinentur, Qui nunc Eft in Omni Spatio Mundi Perlo fum Creati, in Imaginaris Loci, & Tempori Diffanciis Ante Mundum Creatum Fuiffe. Si Locum Immensirari Ejus Commensurabilem . & Successionem, (feu Tempus) Eternitari fecerun Æqualem. Quid autem nobis Isti Responde rent Interrogati, utrum hac Duratio, vel Di stantia Localis, in Qua DEUM Ante Mundun Creatum Fuisse Opinantur, ab Ipso fuerit Creata, annon? utrum Hac Aliquid revera Fuerint, vel plane Nihil ? Quod si Illa pland Nihil esse cogitarent, hoc certe Agnoscere de bebant, nempe sese habuiste Kealem Spati Infiniti Imaginationem, Quod Realiter Non Erat Ideoque recte Appellari Imaginarium Non Potui Ante Mundum Creatum. Quippe non ideme Sparium Infinitum Imaginari, & Afferere Spatiun Infinitum Imaginarium Fuisse Antequam Fuit ull Ejuldem Imaginatio. Qui Mundum Fecit, & Omnia, quæ funt in Eo, hand magnam for ab istis Hominibus accepit Gloriam, qui Turrin Illi Ædificarunt, non in Aere (qui Ante Of bem Condicum omnino non Extitit ) fed in El quod neque Tunc Erat, neque Adhuc unquan habus

habuit Effentiam, nifi in Vanis Hominum Percuntium Imaginationibus. Nam fi quid Alind erat Spatium Imaginarium præter Imaginationem, Hoc certe Creavit DEUS. Fuitne igitur buic Spatio Imaginarium Alterum Spatium, feu Distantia Localis, vel huic Imaginaria Durationi Successiva, Altera Duratio, In qua Produceretur? vel faciunt hoc Tempus, aut Spatium Imaginarium Eternitatis, aut Immensitati Commensurabile? Si DEUS In ulla Infinicate Alia prater Seipsum ab Aterno Fuiffet, Recte Dici non potuiffet Illum Effe Incomprehensibilem, Per hoc Spatium Imaginarium nulla Realitas seu Veritas coteft Intelligi præter Ipsum DEUM, Quem Hebres Appellant LOCUM, nempe INFINITUM.

in

lp ori

unt

ide

Dia lun re-

de-

De DEO Absolute Dicere non possumus Nufquam Erat Antequam Mundum Condidit; hac Limitatione utendum est, Ille Nusquam Erat preterguam In Seipfo. Sic tamen In Seipfo, ut iple Plus Sit, quam OMNIA, Tempore Ulterior, Loco Major, Capacitate, seu Potentialitate ipfa magis Infinitus, Circumscriptionis, feu Commensurabilitatis Incapax, Tempus, & Locken (vel quicquid concipinus per Successionem, vel Additionem Infinitum effe) Limitandi Poceitatem habens per Præsentiam suam Es-Sentialem , feu plusquam Penetrativam Coexiftentiam , Sie in Utrifque (Loco feilicet, & Tempore ) Existens, Sic in Omnibus, quæ Sunt, ut omnino effet Impossibile vel Oriri Aliqua, vel Perdurare In Rerum Nasura, nili Ille In Ipsis Existeret, ut Centrum Sustentativum; Sie tamen ut Illum Ambire nequeant. Absoluta Ejus Essentia Infinitas Impossibilitatem Absolutam includit, ut Sit Solummodoln iis, quæ Sunt, vel Esse Possunt, licet per Ejus Potentiam Possint Illa Numero Esse, quoad Suc-

cetfionem, Infinita.

Nam igitur Evaporationes Melancholica Fastuoso-phantastica Gloriofa Ejus Prafentia Splendorem penitus obfuscaverant in Cerebro nefandi Istius SCEPTICI, qui nos fane à SOLIS JUSTITIÆ Radiis fulgentiffimis in Tenebras Agyptiasas abducere conatur: Nam, ut recte quidem nonnulli conjecturam faciunt, hoc Portentum Opinionis [DEUM Intra Cœlos Includi, ab hoc Mundo Inferiori Excludi Effentialem Eins Præfentiam ] primo peperit Agyptus; fed adeo non illi Favor ho. minum se inclinavit, ut ad multas usque Na. tiones propagari non potuerit ; hoc Pausi admodum melioris Notæ Philosophi Amplexi fune præter Aristotelem, five Authorem Libride Mundo ad Alexandrum, cujus sententiam hac es parte non sequutus est VORSTIUS, quod DEUM Afferuit Uhique Effe per Potentiam, & Immediatam Providentiam: Error tamen Istius Turpissimus eft, & Intolerabilis, quod Infinitam Ejus Potentiam, Sapientiam, & Bonitatem, in quarum suavissima Harmonia præcipue confiftit Providentia Divina, ejusmodi esse finxit, ut Ejus Majestati Infinita quali Ministrorum, vel Legatorum præstent Officia : quasi Ejus Majestas

Č

0

à

is

12

-

ò

)-

1.

61

Χİ

de

ex

&

us 6-

m,

11-

t,

w,

185

Majestas Infinita Sola Par effet Effentie, cut minime convenirer in Terris Operari, vel Alicubi Relidere, præterquam in Aula Coelefti. vel fi Eins Potentia, & Sapientia Pariter cum Effentia Relident in Calis, & tamen ad Terram, ad Omnia, quæ inter Nos, & Gloriosam Eins Prafentiam ponuntur, pertingunt : Eins Potentia, Sapientia, &c. Infinitatem fibi vindicant potius quam Effentia, utpote que fune in multis I.ocis, ubi non est Illa. Sed forsan per hujusmodi sermones DEUM Esse Ubique in Terris, vel in Regione Subterrestri per Sapientiam, Potentiam, vel Bonitatem, hoc fibi velit , nempe horum Attributorum Effectus Effe Ubique, Omnia tam Terrestria, quam Calestia Essentialiter Dependere ab Eterna illa Lege, quam Ipfe illis imposuit; unamquamque Creaturain tam constanter Ipfins Voluntatem implere & Obsequi Porestati, Ipse Absente , quam fi eandem Penetraret Ipfins Pra-Scientia; Scientiz Oculum unumquemque Mundi Angulum Penetrare, & ipfa Hominum Præcordia cam clare Inspicere, quam fi in corum Centris Resideret. - Sumamus hoc, tanquam Suppositionis, vei Imaginationis Objectum (quod Fide Christiana firmislime perluafi fumus in se esse impossibile) quod Rationis lumine Intellectui Recte Disposito Demonstrari possit Contradictionem manifestam implicare, " nern-"pe Essentiam Infinitam (sive ipsum n Esle) "Non Effe Ubique Effentialiter Præsentem; "vel Potentiam Infinicam Non Poffe ad unum-C 2 " quemque "quemque Effectum Pollibilem pertingere ; tamen Omnia, que Sunt, Illi Effent Præfentia, Cujus Nomen Proprium, Cujus Optima Defcriptio eft, SUM. Nihil Fieri, vel Dici Poffet, Illo non Præfente, i.e. line Perfectiffima Bins Notitia. Et forsan in hoc sensu recte Dixerint laudati quidam Authores (quorum fententiam alii vel non capiebant, vel a femetiplis Perversam carpebant " Omnia tam " Futura, quam Præterica æquè effe Illi Pra-" fentia, Qui Ubique Erat, Antequam fuit ulla " Temporum Distinctio: quia Nihil Fieri, vel Dici Postet fine Ejus Notitia Perfectissima Nihil Initium, Progressum, vei Finem habere Potest sine Ejus Permissione Intuitiva: Ille Oculum gerit Vigilantissimum super Omnia, quæ Sunt , vel Effe Poffunt. Vel hoc etian fumamus tanquam id, quod S ponere vel Imaginari possimus, Scientiam Tiai m non ita Vere effe Infinitam, ut nos credimus; tamen ex ifto concesso, nempe Potentiam Eins Vere este Infinitam, Necessario infertur, quod Nihil Fieri, Dici, vel Cogitari Postet, nisi Illa Concurrente, Operante, vel Affistente. Adeo ut lie Ubique effe Poffet per Potentiam Infinitam, quanquam Eins Scientia non effet Infinita; vel Ubique per Scientiam Infinitam, quanquam Ejm Potentia Finita effet. Sed ex Infallibili Principiorum istorum Indemonstrabilium consequentia Necessario sequetur Quod, cum Elfentia Ejus lit Infinita, ut fapra oftendimus, nec Mundus nec Tempus, nec Locus, nec Potentia,

nec Sapientia, nec aliud quodcunque Possibile Esie Potest, Ubi non Est Illa; Illa Necessarià Est Ubi Asiquid Est, vel Esse Potest. Ille est In quolibet Centro Substantiarum Corporearum, seu Materealium, In quosibet Puncto Visibilis bujus Universi, tanquam Radix Essentiarum, unde Omnia & singula quæ Sunt præter Insum, Oriuntur sine ulla Substantiæ Ejus Distusione, sine ulla Sustantatione, seu Nutrimento ab alia quacunque Radice, sive Elemento proveniente. Substantiæ Immateriales Præsentiæ Ejus Essentialis Beneficio Confervantur. Materialia quotidie Fiunt, & Renovantur per Transcunters (ut ita dicam) Potentiæ Creativæ Esseciam.

Nos solum hac colligimus, vel Scrippura etiam candem Docet Philosophiam? An DEUS e proginguo sum Ego? dictum februa, ac non DEUS

clonginguo ? Jer. 23. 23.

1.

a,

e-

1-

nâ te

m

m

.

lla

â.

re

12,

m

14-

re

n-

cı,

lie-

n-

M

n-

ef.

ec

ia,

Nihil Est, Nihil Este Porest Illera Potentiæ Ejus Ambitum, Omnipotentiam Continere non pollune quæcunque sunt Loca: nam hæc Omnia tecit. Dextra Ejus, non ut Carceres Esfentiam inclusuros, non ut Vincula Brachii Omnipotentis Exercicium restrictura. An delitescere potest quisquam in Latebris, nt Ego non viacam ipsum? dictum sehova. V. 24. Hic Ille Assentium nostrum Insinitati Scientiæ suæ adbibendum aperte requirit. Hæ sunt Duæ Princupales viæ & Esse Ubique Divini, sed non has solas Docet S. Scriptura: nam Tertia sequitur, quæ secundum Intellectus Nostri modu.

sum, Fundamentum est reliquarum omnium; Illa scilicet, unde Duz priores sacile Demonstrantur: Annon Colos, & Torram Ego Impleo? distum schova. Nam Ille Colos, Terramque Implet solum per Potentiam, vel per Scientiam suam? Nequaquam: sed Primario per Prasentiam Essentialem. Nam Essentia Ejus Infinite

Potens est Infinite Sapiens.

Ed quod Ille Est Omnis Essentiæ Author Non Fastus, omnino tam impossibile est ut Ille Non Sit In Unoquoque corum, quæ Sunt, quam ut Aliquid Sit Extra Illum. Essentiæ Ejm Infinitæ Unitas Indivisibilis Centrum, & Sustentaculum est OMNIUM, Loci Conservatio, Divisibilia Continens, nè redigantur in Nihilum. Agnoscau igitur (inquit MOSES) & revoces in Animum tumm sehovam Deum ipsum esse in Cælis Supernè, & in Terrà Insernè: nullum amplius esse. Deut. 4. 39. Ecce (inquit SOLOMON) Cæli ipsi, & Cæli Cælorum non capiunt Te. 1 Reg. 8. 27.

De DEO, Qui Est ipsa Persectio, non per Aggregationem, sed per Absolutam Essentiz Unitatem, Verissimum est illud Sancti Bernardi, Nusquam Est, & Ubique Est. Nusquam Est, quia Nullus Locus vel Realis, vel Imaginarius Illum Comprehendere, seu Continere potest: Ille Ubique Est, quia Nullum Corpus, Nullum Spatium, vel Substantia Spiritualis Præsentiam Ejns potest Excludere, vel Essentiz Ejus Penetrationem evitare. Sed plenior, ac vivacior est Character ille Præ-

fentiz

m;

n-

0 2

luc

AM

en.

ità

Ton

Ille

im

jus

U-

r-

ur (S)

173

ul.

111

MON

n

9i

1-

el

1.

m i.

el

d

æ

fentia Ubiquitaria, & Immenlitatis Divina, quem Sanctus GREGORIUS exhibuit : " DEUS Eft Intra Omnia, Non Inclusus, "Extra Omnia Non Exclusus, Supra Omnia " Non Elatus. Hæc verba equidem in Scriptis "GREGORIANIS invenire non possum, " fed alia occurrunt plurima, quæ fenfum il-"lorum clarissime delignant, cujusmodi funt "ifta, Moral. L. 2. C. 8. Ipse manet intra "omnia, ipfe extra omnia, ipfe fupra omnia, "ipfe infra omnia ; & superior est per noten-"tiam, & inferior per sustentationem : ex-" terior per magnitudinem, interior per sub-"tilitatem : furfum regens, deorsum conti-"nens: extra circumdans, interius penetrans, "nec alia ex parte superior, alia inferior, aut " alia ex parte exterior, atque alia manet "interior, fed Unus, Idemque Totus Ubique "præsidendo sustinens, sustinendo præsidens, "circumdando penetrans, penetrando circum-"dans, &c.

Us Nulli Characteres Præsentiæ Ubiquitariæ Essentiæ Incomprerensibilis Ipsi tam bene conveniunt, quam Illi, qui Nostro plus Intellectui Insinuent, quam verbis Exprimi possit: sic hujus generis Nullum inveni, à quo equidem majora Animi Nutrimenta, vel majores Admirationis Fructus, accepi, quam ab Illo Trismegisti, DEUS est Sphera, cujus Centrum est Valuque, cujus Peripheria Nusquam. Vel minima Globi hujus Universi Particula Essentiæ Ejus Unitate Indivisibili, quasi Centro Interno, Susten-

Suftentatur. Et tamen nec Uleima Globi hujus Universi; nec Imaginaria quæcunque Circumferentia Præsentiam Eins Estentialem adeo potest Circumscribere, feu Comprehendere, ut Recte dicatur, Huc usque Illa pertingit, fed Non Ultra. Nam quanquam Ille horum Colorum Convexa aliis coronaret, qui hosce Colos tanto Spatio, quanto hi ipli Terram, Superarent, atque Opus hujufmodi continuum perageret usque ad consummationem Sæculi : Hæc tamen Omnia (Splendidiffima Ædificia) In Effentia Eins Comprehensa effent, Alicubi-semper effet eorum Circumferentia, cum Ejus Effentia in fe, licet & uique Adaugens (per hoc-suppositum Potentiæ suæ quotidianum Exercitium) Actualis cum Novis bifce Creaturis Coexistentiæ Terminos, lie omnino Interminabilis. Ipfa Omnipotentia Circumferentiam Ei apponere non potelt, quia non potest Eife Aliquid, quin Nece lario Sit In Eo, Qui Solus Vere Eft, nec in quacunque Re Contineri potest. Eo quod Omnia In Illo Continentur, rette quidem Ille Sphera repræsentatur, quæ ex omnibus Figuris est Capacistima. Eo quod nequeunt Omnia Illum Comprehendere, recte Sphera repræsentatur Cujus Peripheria eft Nufquam.

Propheta, atque alii Sancti Viri in Pallenicis suis de DEO sermonibus de Illo tanquam Absente loquuntur, quia Potentissima Epis Prasentia non adeo manisestum sui Indicium prabet, ut illi optarent. Utinam lacerani

Casos

Calos descenderes (inquit Propheta, Efa. 64.1,2.) à facie tuà montes diffluerent, Quemadmodum conflarrante igne cremia, aquarum bullas excitat igis, it notum faceres nomen tunm hoftibus tuis. à facie tua gentes contremiscent. Sed ut notum faciat hanc Ejus Potentistima Prafentia Descriptionem Dogmaticam Descensus Localis Affertionem non includere, nec Negationem Eins & Ubique Effe, five & Implere Unumquemque Locum per Præfentiam Effentialem : Idem Propheta alibi repræsentat Ejus Immenfinen fub Imagine Gigantis Totum Cali, Terreque, & Aquarum Globum comprimentis: This menfus est pugilio suo aques, & celos spithama expendit; aus complexus est crientali pulverem Terra? & ponderavit statera montes, & colles lancibus ? C. 40. V. 12. Et gentes tanquam gatta e situlà, & tanguam flos pulvisculi in lancibus copetantur : en, tasulas ut rem minutissimans dispositeurus effet. V. 15. Omnes gentes velut nihil funt coram co, minus nibile, & inanitate reputantur d. 17. Sic Præsentiam Ejus Essentialem cum Potentia, & Scientia connectit: Quare diceres Tabakob. & loquereris Ifrael, abscondita est via men a fehova, & a Deo meo cansa men praterit? Annon novisti? nonne audivisti Deum aternum fehovam. Creaturem extremitation terra non defetifci, neque defacigari? nulla est pervestigatio pradentie ejus. 27. 28. At Jobus Animi pariter, ac Corporis Dolore obrutus tantum non dixerat, ut fahakob dicebat ; O si quis daret ut firem invenire eum, pervenirem usque ad sedem 8145

ejus. Cognoscerem quibus verbis responderet: 🕏 intelligerem quid diceret mihi. En st antrorsum svero, non aderit : si verò retrorsum, non animad. vertam eum : Quum aget ipse ad sinistram, &c. Job. 23. 3, 5, 8, 9. Sed quanquam Ille à Jobo semetipsum absconderet, Johns tamen ah Illo nec semetipsum, nec vias suas abscondere potuit : Quum recognovisset, inquit, viam que est apud me. V. 10. Quò irem à Spiritu tuo? (inquir Pfalmifta) aut quò a facie tua fugerem? Si scanderem Colos, illic es, aut stratum ponerem in Sepulchro, ecce ades. Si assumerem alas aurore, babitaturus in extremitate maris; Etiam illuc ma. nus tua deduceret me, & prehenderet me dextera tua. Ph. 139. 7, 8, 9, 10. Tu (inquit V.13.) possides renes mees, ex quo obtegebas me in utero matris mea. Hæc, atque alia hujusmodi Sanforum Eloquia Præsentiæ DEI Essentialis Sympathiam arguunt, non tantum Corpora corum Ambientis, sed Animos etiam Penetrantis, & per ipla Præcordia penitus diffusz. Eins cum Omnibus Coexistentia, Eins Præsentia, sive Habitatio Esfentialis In Omnibus, Idem est, quanquam hoc non observant Curve in Terras Anima. Et quando dicitur, quod Ille Impios è Longinguo pernoscar, hæc verba Cogitationes corum de Iplo, atque Iplius Essentia ap-Hoc Isti non Cogitant, tiffime exprimunt. Illum Semper Esse Ipsis Proximum, Semper Circa Ipsos, Semper In Ipsis, sed Solum In Calis [ Illum Effe Cogitant ] Quo animi ipforum raro Ascendunt. Et secundum Pravas suas

5

NIN

ad.

Sc.

e ab

ere

ux

10 ?

ens?

re,

3.)

ero andis ora nez. ve file ta-

ca lis im ias de Illo Cogitationes Fata Accersunt Sibi: Imaginantur Illum à Semetipsis Longe Distantum, & Ingruentibus Ipsorum Miseries, Tarde Venit ab Illo Auxilium, adeo ut seer minis Longum peragere videatur.

Hæc Animi plane Divini Sensa de DEO Orbi CHRISTIANO perfruenda exhibute Præstantissimus Theologus, Splendidissimum Ecclesia Anglicana Ornamentum, THOMAS JACKSONUS,

Cogitationes Nostræ de Hoc Optimo Viro, Scriptisque Ejus Elaboratissimis Fervidos hosce Igniculos in Animo Flagranti excitatunt.

Thomas

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## THOMAS JACKSONUS

Anagrammaticas

Oh, Sanctus Is! Amo.

Dum Tua Scripta Lego Aternum spirantia Amorem: Sanctus Is, Oh, certe est, Mens Mihi dicit: Amo. Scilicet usque Tunm Accendum Precordia Nomen, Sancte, Mihi: CHRISTUM, Te Tua, & (OMNIA Amo.

Omen Doctissimi Theologi, cujus Scriptis Elaboratissimis, quibus Ille Sacras Literas Explicandi rationem optimam ostendit, sedulo innixus, Mustiplicium Errorum Scopulis, quibus impingentes quotidie cernere est Plurimos haud indoctos, no o a saliciter evitatis Appuli tandem in Placidum, ac Omnimode Tranquillum, quem Hic nobis ostendit, A M O R I S Portum: unde Mortalium in Salo hujus Saculi sluctuoso laborantium Casus prospeciens Plurimos cerno eorum, qui Theologia studiis dediti esse sibi videntur, sic, illic

illic ingruentibus Opinionum procellis misere jacteros: Quibus hunc in modum CHARI-TATIS Spiritu Afflati Ingemiscimus: Quò, quò, O Viri, Festinatis Errantes! AMARE, AMARE Discite: DEUM, atque Homines Per CHRISTUM Amando Glorio-sissima Religionis CHRISTIAN & Arcana Scrutamini:

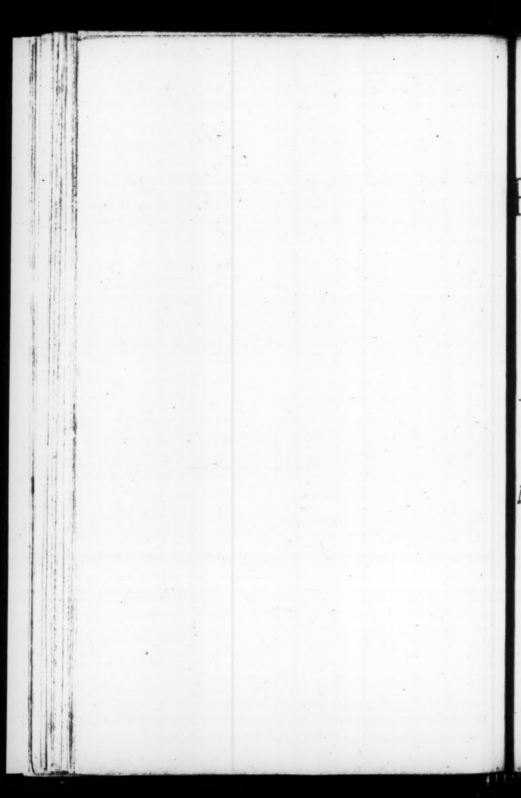
Hic vobis Requies eris laborum, Hic Porsus placida manens quiese.

er

. ...

AOZA is volsois Deg, in The Eighen, is

DUA



## D U Æ EPISTOLÆ

A D

Spectabilem Virum, S. P.

Non Eloquimur Magna, sed Vivimus.

-----The second secon 



ERLEGI, Erudite Vir, Libellum Tuum, cui Titulus, A free, and Impartial Censure of the Platonick Philosophy, in quo Veneranda quædam Veterum N. npulæ slocci æstimas, & Librum illum Egregium
De Divinis Nominibus, Altishma Sapientia refertum, quasi inanem, & Ridiculum nullius apud
Te pretii esse jactitas. Hæc equidem indigne
fero: Viros illos, quorum Genii Nobilissimi
tot Mihi, tantaque suppeditarunt Auxilia in
DEUM Amplectendum, & hunc Mundum
magis, magisque indies Spernendum, Despicatui haberi! idque à Viro, quem non possum
non Ingeniosum pariter, ac Doctum agnoscere!

Physiologiam quod attinet, quatenus id significat, quod in Meo non possum Animo Experiri, non vacat Mihi de ea litem cum aliquo habere. At Stoica hac, CHRISTIAN A potius, à quibus nec cernere est PLATONIS Mentem ullatenus alienam, strenuè Asserimus.

Homini nil Mali esse, nisi in Animo suo: Tor Espor Harla D [ Sope D ri T. Anav.] Axioma istad profunda Mente nuper Cogitanti Mihi bensus VERITATIS inde exortos plicuit

D

per Tetrasticon hoc in distinctiores evolvere Conceptus:

Α΄ εξάρκης Σοφός εξη Το Θείον έχε εν έαυξο ·
Πάνθα δε εξη Θεε Πανθ άξες έτι Σοφε.
'Αυδώ δανα Θεός τιζε άλλοις δύκεν αξείζες ·
ΤΩδε τὰ Τ άλλων αυδο εδωκε Θεός.

Si neutiquam concedas Egregium effe hoc, & Sapientissimum Axioma, in imis (ut ita dicam) Religionis Christianæ medullis infixum, Per eam, quam professus es, Humanitatem, Te Oro. ut aliquam Mihi Negationis rationem ostendas. Scias velim eum Me effe PULCHRI Ama. torem, qui Ipsum, ubicumque Invenio, Avide Amplector, & prout Mihi se offert Occasio, Aliis etiam Amplectendum exhibeo : Invenio autem PULCHRUM Meum (Id feilicet quo summopere oblectat fese Mundum Despicientis Animi Oculus ) non tantum in omnibus iis, quos Tu fpernis, Authoribus, fed in iis etiam, quæ in Epistolio hoc profers, Animi Tui Indiciis; qui fane quo Maturior evadet, co minus habebit Acritudinis, nec in posterum Infipida adeo existimabis, quacunque non Sapiunt Tibi. Vale.

Inlii 20. 1666.

Ventis Errores redarguere, qui tot Egregia Defunctorum Scripta debita conaris Fa-

må privare.

re

e

m)

er o,

15.

dè

,

10

ois

15,

m, n-

11-

n-

oi.

16

CARTESIUM equidem quandoque Errantem agnosco: at immutabilis est hæc nostra sententia, Impossibile esse ut talis Ingenii vir se strenuè adeo accingens ad Summam Veritatem Probandam, DEUM EXIS-TERE, Rationem folummodo Fictiviam expromeret: Adeo nimirum à PRIMO ENTE Omnia Dependent Creata, 'ut hebetis Ingenii Scholasticum esse illum fateri necesse sit, qui nequit ex Quoliber Vero Probare Hoc Verum effe, DEUM EXISTERE : Scite quidem Poeta : - Prasentem ostendit, qualibet Herba DEUM. DEI Existentia Notionem Clarif. simam (nempe DE UM Necessario Existere ed, quod Est Id, Quod Est, i.e. SIMPLICI-TER INFINITUM) quæ Mihi Meditationes Cartesianas 3.5. perlegenti in Fundo Animi excitata est, his Verbis Demonstratam Tibi exhibeo.

Si DEUS, sive ENS SIMPLICI-TER INFINITUM potest esse directe Objectum Intellectus, est Ens Rationis, aut quod dicitur Modus Entis, aut habet Essentiam Realem vel Possibilem, vel Actualem, Sed Potest esse directe Objectum Intellectus, Ergo Aut est Ens Rationis, & c. At verò Nec est

D 2

Ens

Ens Rationis nec quod dicitur Modus Entis, Ergo Habet Essatiam Realem vel Possibilem vel Actualem. Ex eo constat Realiter Esse ENS SIMPLICITER INFINITUM, quod cum nec sit Ens Rationis, nec quod dicitur Modus Entis, possit esse directe Objectum Intellectus: Ex eo constat Actu Realiter Esse, quod EST SIMPLICITER INFINITUM, name eò quod Illi competit ESSE SIMPLICITER INFINITUM Necessario habet Persectissimam Essendi Rationem.

ENS SIMPLICITER INFINI-TUM, Id scilicet quod intelligimus per has voces Ens, &c., non esse Ens Rationistic Pro-

Litur.

Ens Rationis ( seu Animi Figmentum ) ell quod potest Homo certò cognoscere nil aliud este, nisi quod proprio intellectu Essin-

git.

ENS SIMPLICITER INFINI-TUM non est quod potest Homo certo cognoscere, &c. Omnibus constat non posse Hominem per ENS SIMPLICITER IN-FINITUM Intelligere Modum Emis cum voces ishe aperce adeo id agnisicent, quod Omnes Essendi Modos, Fines, seu Terminos Transcendit.

In Nos Homunculos, quibus Entitatis Plenitudinem Suam esse, & Res Omnes in Exatis Omnibus, niti sub ea ratione qua Sunt In illo, Inanes esse Ostendie DEUS, fastuosa verborum Pompa irrum ...m, ac indubitatam rgh

Actu.

I M-

cum

Loans

tus:

ST

nam

CF

abet

NI.

has

ro.

) est

211-

ffin-

11.

cog-

Ho-

N.

VO-

Om-

ant-

eni-

11888

illo,

rbo.

gam

1729

spiras Victoriam : l'ofne, inquis, quid sie Infinitum intelligitis? quam facili negotio innumera problemata de Infinito quovis proferre lie ceret, que in quamcunque partem versemini, variis vos implicarent Contradictionum plexibus: sed imprasentiarum modo evolvite. Quemodo DEUS fi Infinitus sit entitatem cum quoquam also participare pasuit? nempe perfectio Infinita omnem aliam, qualifeumque randem illa sit, excludat necesse est, quippe alias reperiretur perfectio extra Infinitam perfectionem; si igitur perfectio divina Infinita sit, necesse est ut sola sit; si enim quippiam preterca fuerit, non fine manifesta arlinogia Infinitum effet, o aliquid preterea. Respondeo: Non aliquo Mode, sed VOLUNTATE Sua Incomprehensibili Se DEUS, seu ENTITAS INFINITA Creaturis impertit sub variis earundem sese in Illo habendi Modis. Quicquid in Creaturis aliquam Perfectionis rationem habet Eft In Ipla PERFECTIONE INFINITA Modo, quem negnes monstrare, & fentio tantum. Datur aliqua Perfectio, quæ son est Infinita, sed non nili Subsistens Vi Sublistentia UNIUS PERFECTIONIS INFINITE.

Perfectio Divina, sive INFINITA Sola est Absoluta Perfectio: Finita omnia eatenus Perfecta sunt, quatenus In DEO Minent. Si per quippian pracerea Aliquid intelligis Quod non est DEUS, sive UNUM SIMPLI-CITER INFINITUM Asserimus esse talia innumera, nempe Omnia Creata: sin D3 Aliquid

Aliquid intelligis Quod Non Est In Eo, tale Aliquid Este pernegamus. Quo magis Te Afrenue accinges ad elevanda hac Nostra, co clarius Solida effe percipies, Phantasia forsan non adeo aprata, at certe (absit dico invidia) Puro Intellectui maxime congrua. Maximi apud Theologos momenti esse debere Notionem INFINITI, DEO Attributi, ut animitus Agnoscas, Errores Tibi quosdam pudendos oftendam, in quos Teipsum delapsum sen. ries propter egregiam ejusdem Ignorantiam. Flocci astimas, ludibrio habes Sapientistimum Axioma 2028 10 70 7 and SPIRITUM SANCTUM Impudentissime Contemnens Qui idem aperte Afferit : Ad Unica SAPI. ENTIÆ nempe Divine Participes Ore Apostolico sic ipse loquitur: I Cor. 3. 21, 22. - TI A'N TA 20 VILLEY BAY. "EITE TIANAG, IM A TORROS, FITE KARAL, EITE NO CUO, EITE EWN, SITE Savalo, Tire eveguira tire memoria II ANTA i-MON EST.

Si Res Adversas Absolute, & in se MALA effe directe Afferas (que fane aperto prelio cum DEO Pugnans Opinio mihi videtur Animum Tuum occupare) Horrendi Sceleris coram DEO OPT. MAX. Te reum per-Novimus CHRISTIANI Optimum esse, & quodammodo fucundissimum Res maxime Adversas cum CHRISTO, Pati, Eugage Wiles mailore weele mailan en onomale de Kueis nuw In & Xeise to Big , in Margi. Quam Dedecet eum, qui CHRISTUM prontetur

Ducem Sequi, dum Fatis acerbissimis agitatur non posse ex Animo Orationem talem proferre, qualem aliquo modo fensit vel Ethnique quidam in hoc Cafu proferendam. "Eye ou שונים בחמיושי דצידשי שפלב דעב מיסף שונה שמחתם אוניםmi Poko & ingre ou (iv dia iriv. Arrian. Epitt. L. 2. C. 16.

tale

Te

, eo

rlan

nvi-

ximi

t10-

ani-

den-

fen.

iam.

mum

UM

nens

PI.

Lpo-

22.

\$m

6175

æ110

r A-

eris

per-

pti-

Res

ati,

Ku-

uam

ecur cem

Euga ei n Rang, maila obs printe? (Monitum plane EVANGELICUM) Ludicrum, & valde Ridiculum este crepitas! Scias velim Fervescentem admodum contra istas Lascivientis Calami Ineptias Indignationem nostram. "Eugeden quia altud eft nili Voluntaris Actum DEI Voluntati Conformem exerere? Necesse eft ut Placide, ac Lætanter excipiat, quicquid ei Divina Providencia exhibet, qui fibi nil Poscit, nisi quod Vult Illum Habere OM-NIPOTENS Universi Imperator. Hæccine, Scholastice, Scommate prosequeris? nimirum in istiusmodi Errores turpistimos delapsus es Neva Tux inhians Theologia. Qui verò I N-FINITUM effe Eum, Qui Omnia in Calis, ac in Terris Fecit Conservat, Gubernat, Toto Animo Agnoscunt, In Rebus Omnibus, ac Eventis pro modulo quisque Capacitatis suz SUMMUM BONUM fibi Illapfum Sentiunt. Hinc Illi extrema rerum Temporalium Inopia, aut aliis quibuscunque Incommodis laborantes non Sua quali Miseri Plorant Incommoda, sed Aliena Heroici magis Sentiunt : nempe Ingentes Animi Humili Fortuna in DE-UM Altius Elati Veram Instituti Divini de

Cilamitatibus in Homines immittendis Ratio. nem Prospiciunt, Hoc Velle DEUM OPT. MAX. Intelligunt, Ut in iplis Hominibus Erumnolis Sui Abnegationem , fen Humilitatem excitent Erumnæ, in Aliis Mifericordiam : Arque adeo dum Humiles evadunt quos PA-TER SPIRITUUM graviter Flagellat. toti in eo funt, ut ampliffimam erga Alios. ques cernunt, Calamitate obrucos Mifericor. diam exerceant : Seipfos vere Abnigantes Aliarum omnium Personas quodammodo sibi Induunt: Gaudia Aliena Gaudent, Dolores Alienos Do-Bent. Si Divitiis, & Honoribus abundant PULCHRI INFINITI Amatores, ifiusnedi omnia pro Nihilo habentes ab Amore eorundem ad quem eos retorquere conantur Mandus, Caro, Diabo'ns, quali ruptis vinculis exiliunt in ingentem eadem faciendi Virtutis Instrumenta cupidinem. Tales profecto Frucus oriuntur ex illa INFINITI Notione. quam Tu, Faxit DEUS, ut, Animo Mutato, quæ essem dicturus, non Vera reddas.

LUMEN Tibi Affulgeat IN FINITUM.
Opto equidem Te semper persrui Suavitate
illa, qua nostrum persundit Animum PULCHRI INFINITI Cogitatio. Utinam
hac Locutio Cartesiana, qua Finem nostro imponit Epistolio Finem etiam imponat Tuis
circa INFINITUM Erroribus: ut verè
Nihilum esse Omnia existimes, nisi in quantum à DEO pendent, Qui sanè non aliquo
Modo, sed Ipso ESSE Interminabili, sive

INFINITO EST OMNIA: Placet in infini DEI contemplatione immorari, ejus Attributa apud me expendere, & Immensi hujus Luminis pulchritudinem, quantum caligantis ingenii mei nies ferre poterit, intueri, admirari, adorare. Ut unim in hâc solà Divina Majestatis contemplatione summain alterius vita felicitatem Fide credimus, ita utiam jam ex eadem, licet multo minus perfettà maximam cujus in hâc vità capaces simus voluptatim percipi pose experimur.

Vale, & BONUM INFINITUM

Cogica.

io:

T.

bus

tem

m:

A-

at;

05,

cor-

rum

nt:

fiore

cur

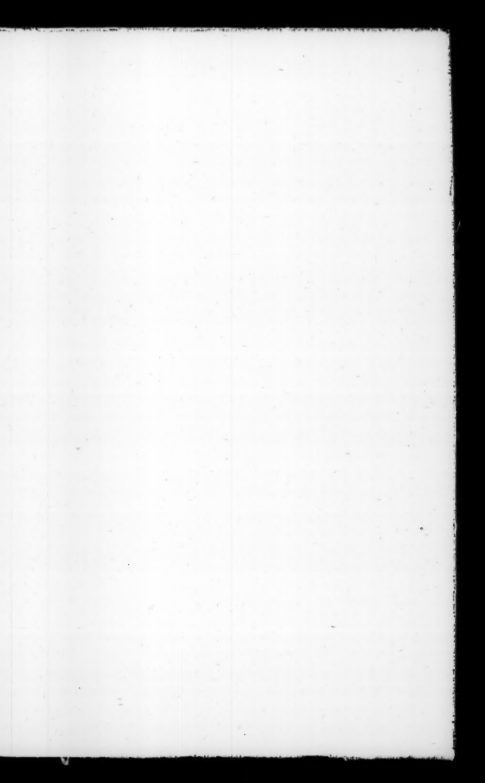
ulis ruine,

M.
tate
ILnam
imuis
erè
anquo

live lnSept.11.

D







## AD

## Benevolum Lectorem.

SIC Ego, Amice Lector, Armis JACKS ONIANIS Errores Turpissimos fervide Oppugnavi: Nunc Psalmo DAVIDICO
Ostendam Meam cum quibuscunque Hominibus (nimirum quatenus Sancti sunt, vel Sanctitatis Capaces) cum Rebus, & Eventis (prater Peccatum)
Omnibus Harmoniam Calestem, Perpetuam, ne sucundissimam. Qui Diligit CRE ATOREM,
CRE ATA Diligit Universa: Et Nihil non
Illi Convenit, Qui LEGI DIVIN A Ammum Aptavit; nam Hec subet vel ipsos Disgara
Inimicos, & Semper Gandere.

"Celebrent Te, Jehova, Omnia Opera "Tua: 19 quos Benignitate pro-"sequeris Benedicant Tibi.

uid

Quid potest esse tam apertum, tam confessum, tamque perspicuum, cum oculos in Cœlum su. stuleris, & quæ sunt insra, circaque lustraveris, quàm esse aliquod Numen Præstantissimæ Mentis; quo Omnis Natura inspiretur, moveatur, alatur, gubernetur? OCT AVIOS apud M.F.

Esse Præstantem aliquam, Æternamque Naturam, & Eam Suspiciendam, Admirandamque Hominum Generi, Pulchritudo Mundi, Ordoque Rerum Cælestium cogit consiteri. CICERO De Divinatione L.2.

\* Enarrant CÆ LI Cælestis Nomina Regis

Splendida: & Astriferos excurrit Clara per Orbes

Fama CRE ATORIS. \* Lux Luci magua revelat

Arcana, & Nocti reboans Nox predicat ipsa

Prudens Consilium. \* Non est Gens ulla, nec usquam

Lingua, ubi Vox horum populi non perculit aures.

\*Terra Circuitum totum complectitur horum

Linea: & extre num sonnerunt verba per Orbem:

Immensum Solis spatium currentus in illis

Constituit. \* Sponso, Thalamum cum mane relinquis

Hic Sinsilis prodit: Gandet quasi forcis aperto

n,

u.

n-

ue

0-

ľ

at

199

É

67

Vir Campo properans, dum captat pramia Curfu. Calorum Fines linquit, properatque relictos Vifere, Ubique fuum spargens Hac Flamma calorem. Perfecta DOMINI Leges, & pedera vertuns Obliqua: imo Animos DOMINI Mandata Sagaci Simplicitate beant. \* DOMINI Pracepta tenore Reilo Corda fovent : DOMINI Purissima Scita Dant oculis Lumen. 9 DOMINI Reverentia munda Asernumque manet : DOMINI Decreta coherent Summa fuftitia. 10 Multo cupienda magis, quam Aurum, quam clarum, quod fulfit in Ignibus Aurum: Et superant dulci dulcissima mella Sapore: 'Illa tuum, ut recle faciat, monuere Ministrum : Ma etiam reste facienti pramia reddunt. Hen, totam scelerum illuviem quis cernere possit Qua mens sourcasa est! maculas absterge refusas mus, & occultas. 13 Ne totis viribus ipfe Peccatis inhiet, Servum cohibeto: Libido Ne Ne premat imperio miserum: Tunc purus, & insens Effugiam penitus sceleris consortia Magni. 4 Oris Verba mei, Cordis Meditatio tota Candorem superent Vero Candore Nivalem. Te Spectante, DEUS, Mea Rupes, Vita, Redemptor

ADZA ar vidigots Och, ier In, Eighen, &

FINIS.

'08: